
FINAL EXAM für DEUTSCHE GEISTESGESCHICHTE II (German Studies 242), 
Winter Quarter 1992

Tino Markworth 

DER MENSCH - NUR MITTEL ZUM ZWECK ? 

Gedanken zur moralischen Bewertung und politischen Handlungsfähigkeit 

 des Individuums in Hegels Geschichtsphilosophie 

Die Rolle und die Stellung des Individuums in Hegels geschichtsphilosophischem System 

forderte schon bei zeitgenössischen Interpreten Kritik heraus bzw. wurde von einigen oft 

nur mit leichtem Unbehagen zur Kenntnis genommen. So schreibt beispielsweise 

Heinrich Moritz Chalybäus nach dem erstmaligen Erscheinen der "Vorlesungen" im 

Jahre 1837 in seiner Rezension: "Das Individuelle, Partikuläre ist hier Mittel, das 

Allgemeine der Zweck. Hierin liegt nun wenigstens scheinbar die große Härte, den 

einzelnen Menschen zum bloßen Mittel für das Ganze zu degradieren."1 Rudolph Haym 

verurteilt Hegels Geschichtsphilosophie schlicht als reaktionär2, und zwei um die 

Jahrhundertwende entstandene Dissertationen kommen zu dem Schluß, daß Hegels 

Anschauungsweise persönlichkeitsfeindlich ist, da er das Individuum zu etwas 

Unwesentlichem degradiert.3 

Diese kritischen Forschungspositionen aus dem 19. Jahrhundert habe ich zum Anlaß 

genommen, im folgenden noch einmal die Stellung des Individuums in Hegels 

geschichtsphilosophischem System zu behandeln und zu untersuchen, ob die These von 

1 H.M. Chalybäus (1837), "Philosophie der Geschichte und Geschichte der Philosophie", 
S. 311.
2 Vgl. R. Haym (1857),  Hegel und seine Zeit.
3 Vg. F.W. Dunlop (1903), Hauptmomente in Hegels Begriff der Persönlichkeit, und M.
Rubinstein (1906), Die logischen Grundlagen des Hegelschen Systems und das Ende der
Geschichte.

1



der Degradierung des Individuums als Mittel zum Zweck im historischen Prozeß sich aus 

Hegels Ausführungen zur Geschichtsphilosophie plausibel ableiten läßt. Während in den 

ersten beiden Abschnitten meiner Arbeit Hegels Konzeption des Individuums in seinen 

beiden Funktionen als erhaltendes und welthistorisches Individuum eingeführt und 

allgemein diskutiert werden soll, thematisiere ich im dritten Abschnitt den 

Zusammenhang zwischen der Rolle des Einzelnen und der daraus folgenden, speziell 

politischen Handlungsfähigkeit und deren moralische Bewertung. Dabei beziehe ich mich 

aus Gründen der Textkohärenz nur auf den ersten Band ("Die Vernunft in der 

Geschichte") der Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte und ziehe 

lediglich aus vergleichendem Interesse Hegels geschichtsphilosophische Aussagen in den 

Grundlinien der Philosophie des Rechts und in der Enzyklopädie der philosophischen 

Wissenschaften im Grundrisse heran. 

* 

Ein wesentliches Charakteristikum des Menschen ist nach Hegel seine historische 

Determinierung: Jeder Mensch wird in einem kulturellen Rahmen geboren, der 

zwangsläufig sein Bewußtsein beeinflußt. Religion, Sitten und Rechte des Volkes bilden 

den Hintergrund für seine Werte und Handlungen. Dies ist aus Hegels Perspektive aber 

nicht nur die Folge von Erziehung und äußeren Umständen; die Determinierung ist 

zugleich auch auf metaphysischer Ebene gegeben: Die allgemeine Substanz des 

Volksgeistes begrenzt die geistige Entwicklung des Individuums, es kommt nicht über 

die Stufe des Volksgeistes hinaus.4  

Um nun Fortschritt zu gewährleisten, ist es notwendig, daß die Individuen die jeweilige 

Stufe der Entwicklung des Volksgeistes in die Wirklichkeit umsetzen, denn die 

allgemeinen Zwecke müssen abstrakte Begriffe bleiben, wenn sie nicht durch den 

4 Vgl. Hegel, PWG, S. 60. 

2



besonderen Zweck hervorgebracht werden. Das Individuum ist also das Mittel zur 

Verwirklichung des Weltgeistes; zugleich aber sind seine subjektiven Bedürfnisse, 

Leidenschaften und Interessen die Triebfedern seiner Handlungen.5 Es geschieht nichts, 

ohne daß die Individuen, die für den allgemeinen Zweck tätig sind, auch sich befriedigen. 

In diesem Tätigsein aus partikulären Interessen kann sich das Individuum als Besonderes 

definieren: "Indes das Tätige ist immer individuell: im Handeln bin ich; ..."6 Hegel setzt 

damit ein Gegengewicht zum absoluten Recht des Weltgeistes: "Dies ist das unendliche 

Recht des Subjekts, das zweite wesentliche Moment der Freiheit, daß das Subjekt sich 

selbst befriedigt findet in einer Tätigkeit, Arbeit; ..."7 In der Handlung sieht Hegel die 

historische Bedeutung des menschlichen Daseins; er bewertet daher die Menschen nicht 

nach ihren Motivationen und Intentionen, sondern allein nach ihren Taten. Diese 

Gleichsetzung des Menschen mit seinen Taten muß in diesem Zusammenhang lediglich 

hinsichtlich der Funktion des Menschen für die historische Entwicklung gesehen werden: 

"In Rücksicht dieser Bestimmungen ist zu bemerken, daß oft ein Unterschied gemacht 

wird zwischen dem, was der Mensch innerlich ist, und seinen Taten. In der Geschichte ist 

dies unwahr; die Reihe seiner Taten ist der Mensch selbst."8 

Wie ist es aber nun möglich, daß durch die Verwirklichung von persönlichen Zielen und 

Zwecken der einzelnen Individuen ein allgemeiner Zweck erreicht wird? Die 

Beantwortung dieser Frage führt zu einer weiteren wichtigen Hegelschen These: Das 

Handeln aus partikulären Zwecken bewirkt mehr als beabsichtigt.9 Die Wirkungen, die 

die Handlung als Ursache auslöst, reichen nicht nur erheblich weiter als der Handelnde 

intendiert, sondern sie haben oft Auswirkungen, die der Absicht des Handelnden 

5 Vgl. Hegel, PWG, S. 79. Bis auf wenige Ausnahmen wollen die Menschen nur die 
Befriedigung ihrer partikulären Interessen, ihrer Leidenschaften. Hegel leugnet jedoch 
nicht, daß es einzelne Individuen gibt, die allgemeine Zwecke, das Gute, wollen, doch für 
die Geschichte sind sie von geringer Bedeutung, da ihre Zahl verschwindend gering ist. 
6 Hegel, PWG, S. 84. 
7 Hegel, ebd. 
8 Hegel, PWG, S. 66 (Hervorhebung T.M.) 
9 Vgl. Hegel, PWG, S. 88 

3



diametral entgegengesetzt sind. Bei all diesen Handlungen der Individuen aus 

Leidenschaften, persönlichen Interessen und Bedürfnissen, bei all ihren Erfolgen und 

Mißerfolgen, bleibt jedoch das Allgemeine, der Weltgeist, unberührt. Er läßt die 

Menschen für sich agieren und sich aneinander abkämpfen. Das Besondere muß 

untergehen, weil es endlich ist, die Individuen werden aufgeopfert, während die Idee im 

Hintergrund bleibt.10 Hier wird die Rolle des Individumms in der Geschichte besonders 

deutlich als "Werkzeug" oder Mittel zum Zweck. 

Schon in der Philosophie des Rechts11 wie auch in der Enzyklopädie postuliert Hegel 

dieses absolute Recht der Weltgeschichte gegenüber dem Recht der Staaten, Völker und 

Individuen: "Diese Befreiung des Geistes, in der er zu sich selbst kommen und seine 

Wahrheit zu verwirklichen geht, und das Geschäft derselben ist das höchste und absolute 

Recht."12 Zugleich bringt Hegel neben dem absoluten Recht der Weltgeschichte den von 

Schiller geprägten Begriff der "Weltgeschichte als Weltgericht" ein.13 Die Gerechtigkeit 

und das Urteil der Weltgeschichte haben jedoch nur "in den Sphären der bewußten 

Wirklichkeit ihre bestimmte Bedeutung und Wert,"14 das Verhalten der Staaten, Völker 

und Individuen erfährt somit nur eine "unvollkommene" Gerechtigkeit, denn die 

Weltgeschichte fällt außerhalb dieser Gesichtspunkte. In den Vorlesungen über die 

Philosophie der Weltgeschichte taucht der unscharfe Ausdruck der 'Weltgeschichte als 

Weltgericht' nicht wieder auf; das Unrecht gegenüber dem Einzelnen wird dafür aber 

umso deutlicher herausgearbeitet: "Es kann auch sein, daß dem Individuum Unrecht 

geschieht; aber das geht die Weltgeschichte nichts an, der die Individuen als Mittel zu 

ihrem Fortschreiten dienen."15 Das Unrecht gegenüber dem Individuum wird von Hegel 

10 Vgl. Hegel, PWG, S. 105. 
11 Vgl. Hegel, Grundlinien des Philosophie des Rechts, Paragraph 345, S. 290.  
12 Hegel, Enzyklopädie, Paragraph 550, S. 430. 
13 Vgl. Hegel, Philosophie des Rechts, Paragraph 340, S. 288 und Enzyklopädie, 
Paragraph 548, S. 426.  
14 Hegel, Philosophie des Rechts, Paragraph 345, S. 290. 
15 Hegel, PWG, S. 76. 

4



als immanentes Moment des menschlichen Daseins und als unabhängig von der 

Entwicklung der Geschichte begriffen: Der Weltgeist kann, nach Hegel, auf die einzelnen 

Individuen keine Rücksicht nehmen, weil er einen größeren Zweck verfolgt.16  

Fast alle Menschen haben im historischen Prozeß eine erhaltende Funktion, d.h. sie 

sorgen für die notwendige Realisierung der jeweilige Stufe des Volksgeistes. Da der 

Weltgeist sich als Subjekt der Geschichte nur durch die Individuen verwirklichen kann, 

wäre durch sie eine historische Weiterentwicklung nicht möglich. Es ist also eine 

Erweiterung des vorgegebenen Modells notwendig, die Hegel durch die Einführung einer 

zweiten, sehr kleinen Gruppe von Menschen, den welthistorischen Individuen, vollzieht. 

Genaue Abgrenzungskriterien gibt er bei dieser Typisierung nicht an, lediglich ein 

bestimmtes Maß an Einfluß auf die Mitmenschen und damit auf die Geschichte scheint 

das welthistorische Individuum auszumachen. Hegel definiert sie nur sehr ungenau als 

große Menschen, "deren eigene partikuläre Zwecke das Substantielle erhalten, welches 

Wille des Weltgeistes ist"17 oder "die den Zweck verwirklichen, der dem höhern Begriffe 

des Geistes gemäß ist" und nennt als Beispiele Cäsar, Alexander den Großen und 

Napoleon.18 

Die Bestimmung der welthistorischen Individuen ist also nicht die Erhaltung, sondern die 

Zerstörung des Bestehenden, um einem Allgemeinen neuerer Art den Weg zu ebnen. 

Trotz ihrer engen Verbindung zur nächsten Stufe des Weltgeistes handeln aber auch die 

welthistorischen Individuen nicht reflektierend. Sie machen sich nicht bewußt, was an der 

Zeit ist und handeln danach,19 sondern sie folgen wie alle anderen der Leidenschaft ihres 

16 Vgl. Hegel, PWG, S. 107-108. 
17 Hegel, PWG, S. 90.  
18 Hegel, PWG, S. 97. Diese Erklärung läßt viele Fragen offen: Versteht Hegel z.B. unter 
welthistorischen Individuen nur politisch handelnde Menschen, wie aus seinen Beispielen 
deutlich wird, oder fallen unter diese Gruppe auch Künstler, Wissenschaftler und 
vielleicht sogar Philosophen? Auch wenn man diesen Begriff hinsichtlich Politiker und 
Staatsmänner interpretiert, sind weitere Differenzierungen notwendig. Ab welchem Grad 
von Einfluß auf die welthistorische Entwicklung kann man z.B. Politiker zu den 'großen 
Menschen der Geschichte' zählen? 
19 Vgl. hierzu C. Taylor (1978), Hegel, S. 515, Anmerkung 154. 

5



subjektiven Geistes, die Hegel als eine "Art von Trieb, fast tierisch"20 bezeichnet. Sie 

verwirklichen, was notwendig ist, indem sie zumindest einen Teil der erhaltenden 

Individuen für sich und ihre Ziele zu gewinnen versuchen. Die Menschen folgen ihnen, 

oder wie Hegel es formuliert, gehorchen ihnen,21 weil sie im Innersten fühlen, was an der 

Zeit ist: "Die welthistorischen Individuen sind es, die den Menschen erst gesagt haben, 

was sie wollen."22 Die 'großen Menschen' der Geschichte handeln also auch nicht aus 

altruistischen Motiven. Sie verfolgen wie alle anderen ihre eigenen Ziele und wollen nur 

ihre eigenen Bedürfnisse befriedigen. Auch hier findet das Prinzip der Hervorbringung 

des Allgemeinen durch die Verwirklichung partikulärer Interessen seine Anwendung. 

* 

In der Frage nach der Degradierung des Einzelnen nimmt das Thema "politisches 

Handeln" eine zentrale Rolle ein, denn nur wenn Hegel jedem Individuum auch die 

Möglichkeit der Freiheit des politischen Handelns zubilligt, kann ein gewisses Maß an 

Selbstbestimmungsrecht existieren. Hegels Position in diesem Punkt ist durchaus nicht 

eindeutig, und seine Gedankengänge bewegen sich zwischen dem unendlichen Recht des 

Subjekts und dem Recht der Weltgeschichte. Auch eine Schwerpunktsetzung ist nicht 

deutlich auszumachen; vielleicht nicht zuletzt deswegen, weil sein Thema die 

Philosophie der Weltgeschichte ist und er daher zwangsläufig den historischen Aspekten 

des menschlichen Daseins einen breiteren Raum als den moralisch-ethischen widmet. 

Doch lassen sich trotzdem einige Aussagen auf Grund seiner Geschichtsphilosophie 

machen. 

Zum einen steht Hegel der Idee einer individuellen Moralität und dem Umsetzen dieser 

subjektiven moralischen Ansprüche in die Wirklichkeit sehr kritisch gegenüber. 

20 Vgl. Hegel, PWG, S. 101. 
21 Vgl. Hegel, PWG, S. 98. 
22 Hegel, PWG, S. 99. 

6



Überraschenderweise führt er hier keine weitreichenden Differenzierungen durch, 

sondern unterstellt die Moralität des Individuums der Stufe der Sittlichkeit des Staates 

und wendet sich gegen abstrakte Idealisierungen: "Wenn man handeln will, muß man 

nicht nur das Gute wollen, sondern man muß wissen, ob dieses oder jenes das Gute ist. 

Welcher Inhalt aber gut oder nicht gut, recht oder unrecht sei, dies ist für die 

gewöhnlichen Fälle des Privatlebens in den Gesetzen und Sitten eines Staates gegeben."23 

Die gesellschaftliche Stellung, die das Individuum einnimmt, bestimmt also dessen 

Moralität genauer, so daß es nach Hegel für den Einzelnen keine Schwierigkeiten 

bereitet, moralisch zu handeln: "Die Moralität des Individuums besteht darin, daß es die 

Pflichten seines Standes erfüllt"24 Hegel historisiert die Moralität und enthält sich einer 

normativen Definition. Hier wird das Recht der Weltgeschichte gegenüber dem 

Einzelnen besonders deutlich, der von Hegel dazu angehalten wird, seiner Pflicht im 

gesellschaftlichen, also historischen Rahmen nachzukommen, um so seinen Teil zum 

Fortschritt im Bewußtsein der Freiheit zu leisten. 

Nach Hegel ist aber das Individuum nicht nur Mittel zum Zweck, sondern auch 

Selbstzweck, und zwar nicht nur formell, wie alles Lebendige überhaupt, sondern auch 

Selbstzweck dem Inhalt des Zweckes nach.25 "In diese Bestimmung fällt eben jenes, was 

wir der Kategorie eines Mittels entnommen zu sein verlangen, Moralität, Sittlichkeit, 

Religiösität."26 Hier betont Hegel die ahistorische Seite des Menschen, hinsichtlich derer 

er einen individuellen Wert besitzt; hier siedelt Hegel auch den Begriff der Schuld bzw. 

der Verantwortung für das eigene Handeln an. Es ist, nach Hegel, die hohe Bestimmung 

des Menschen, daß er weiß, was gut und böse ist, und daß er verantwortlich ist für sein 

Handeln. Sein moralischer Wert als Mensch ist also in dieser Perspektive von seiner 

historischen Stellung nicht bedingt. Hegel führt dies explizit aus und postuliert u.a. die 

23 Hegel, PWG, S. 94. 
24 Hegel, ebd. 
25 Vgl. Hegel, PWG, S. 106. 
26 Hegel, ebd. 

7



Freiheit des Gewissens des Einzelnen: "Dieser innere Mittelpunkt [der Sittlichkeit, 

Religiösität, Moralität; T.M.], diese einfache Region des Rechts der subjektiven Freiheit, 

der Herd des Wollens, Entschließens und Tuns, der abstrakte Inhalt des Gewissens, das, 

worin Schuld und Wert des Individuums, sein ewiges Gericht, eingeschlossen ist, bleibt 

unangetastet und ist dem lauten Lärm der Weltgeschichte und nicht nur der äußerlichen 

und zeitlichen Veränderungen, sondern auch derjenigen, welche die absolute 

Notwendigkeit des Freiheitsbegriffes selbst mit sich bringt, (entnommen)."27 Hegel 

versucht mit dieser Konzeption die gesellschaftlich-historische Komponente des 

Menschen mit seiner ganz spezifisch individuellen, ahistorischen Seite zu verbinden, um 

so zu einem differenzierten Moralbegriff zu gelangen: Die allgemeine Moralität kann das 

Individuum an den gesellschaftlich vorgegebenen Sitten und Gewohnheiten ablesen, und 

es sollte sich in der Regel danach richten. Letzte Instanz der moralischen Entscheidung 

und des Verhaltens ist jedoch das eigene Gewissen. 

Daraus jedoch zu folgern, daß Hegel nun eigentlich auch die welthistorischen Individuen 

moralisch verurteilen müßte, ist zu kurz gedacht. Die 'großen Menschen der Geschichte' 

bilden eine Gruppe für sich und gehören nicht dem moralischen Kreise an, denn - wie 

bereits dargelegt - "die Weltgeschichte bewegt sich auf einem höheren Boden, als der ist, 

auf dem die Moralität ihre eigentümlich Stätte hat, ..."28 Dies bedeutet aber nicht, daß 

eine Rangordnung der Individuen existiert,29 sondern beide stehen innerhalb desselben 

'Kreises des Verderbens'. Indem Hegel die welthistorischen Individuen der moralischen 

Beurteilung entzieht, will er auf ihre geschichtliche Bedeutung aufmerksam machen, die 

sie nur einnehmen konnten, indem sie eben nicht moralisch gehandelt haben. Daß durch 

ihre Handlungsweise eine große Zahl anderer Menschen aufgeopfert wird, bedauert 

Hegel zwar, doch sieht er dieses Faktum als im Prinzip des historischen Ablaufs 

27 Hegel, PWG, S. 109. 
28 Hegel, PWG, S. 171. 
29 Dies postuliert z.B. K. Leese (1922): Die Geschichtsphilosophie Hegels auf Grund der 
neu erschlossenen Quellen untersucht und dargestellt, S. 135. 

8



gebunden; die 'Schlachtbank' der Geschichte ist nach Hegel der Preis für die Freiheit. Das 

welthistorische Individuum "muß" dabei seine Funktion in diesem mörderischen Prozeß 

erfüllen, ohne auf andere Individuen achten zu können. Oder in der Hegelschen 

Metaphorik gesprochen: "Eine große Gestalt, die da einherschreitet, zertritt manche 

unschuldige Blume..."30  

Doch muß die 'unschuldige Blume' sich wirklich fatalistisch ihrem Schicksal ergeben 

oder hat sie auch ein Recht auf Widerstand? Und wenn ja, hat der Versuch überhaupt 

Sinn, sich einem welthistorischen Individuum entgegenzustellen? Hegel gesteht dem 

Einzelnen sehr wohl das Recht auf Widerstand zu,31 nur hält er ihn für ein ohnmächtiges 

Unterfangen, das aufgrund der Protektion der welthistorischen Individuen durch den 

Volksgeist nicht durchzusetzen ist.32 Widerstand gegen ein welthistorisches Individuum 

führt zu keiner politischen Änderung, sondern lediglich zu einem Märtyrertum des 

Einzelnen.33 

Diese Einschätzung beruht auf einer historischen Perspektive, die nur als Rückschau auf 

bereits abgeschlossene Ereignisse konstituierbar ist. Hinsichtlich des politischen 

Engagements in der Gegenwart kann diese Argumentation jedoch nicht relevant sein, wie 

aus dem Begriff des welthistorischen Individuums abzuleiten ist: Welthistorische 

Individuen verwirklichen einen Zweck, der dem höheren Begriff des Geistes gemäß ist.34 

Dies ist verknüpft mit einer Zerstörung des Bestehenden, dessen Zweck das 

welthistorische Individuum mit anderen Individuen teilt, die sich ebenfalls im Besitz der 

Idee des nächsthöheren Allgemeinen glauben. Bei einer Auseinandersetzung zwischen 

30 Hegel, PWG, S. 105. 
31 Vgl. Hegel, PWG, S. 171. 
32 Vgl. Hegel, PWG, S. 99. 
33 Obwohl Hegel unzweifelhaft dem Recht des Weltgeistes eine große Bedeutung 
beimißt, bewertet er in ethischer Hinsicht den moralisch handelnden Menschen, der der 
historischen Entwicklung widersteht, höher als den unmoralisch handelnden Menschen, 
dessen Handlungen in einer höheren Ordnung dem Zweck der historischen Progression 
dienen (Vgl. Hegel, PWG,  S. 171). 
34 Vgl. Hegel, PWG, S. 97. 

9



diesen Individuen ist es für den Zuschauer gar nicht möglich zu erkennen, welches 

Individuum das welthistorische ist, da der Betrachter noch gar nicht weiß, was an der Zeit 

ist. Dies wird erst durch den Erfolg der Verwirklichung deutlich. Doch ist es überhaupt 

möglich, den Erfolg der Verwirklichung im Augenblick des Geschehens zu erkennen? 

Und selbst wenn man meint, das welthistorische Individuum durch die erfolgreiche 

Durchsetzung seiner Interessen erkannt zu haben, ist es nach Hegels Theorie durchaus 

folgerichtig, sich für eine andere politische Richtung zu engagieren, bei der man glaubt, 

das Aufkommen eines neuen welthistorischen Individuums gesichtet zu haben, welches 

das erste ablösen könnte. Hegels Theorie von den welthistorischen Individuen ist also im 

aktuellen politischen Geschehen überhaupt nicht anwendbar; sie dient lediglich der 

historischen Kategorisierung der Funktion des Individuums. Aus Hegels 

Geschichtsphilosophie läßt sich daher kein politischer Anspruch begründen;35 die 

konkrete Form der Zukunft kann nicht gewußt werden. 

35 Vgl. hierzu auch H. Lübbe (1970), Politik und Moral in Hegels Geschichtsphilosophie, 
S. 115-135.

10



Literaturverzeichnis 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 1955. Grundlinien der Philosophie des Rechts (Hrsgg. 
v. J. Hoffmeister). Hamburg. 4. Auflage.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 1955. Vorlesungen über die Philosophie der 
Weltgeschichte . Band 1: Die Vernunft in der Geschichte (Hrsgg. v. J. Hoffmeister). 
Hamburg. 5. Auflage. 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich. 1969. Enzyklopädie der philosophischen 
Wissenschaften. Hamburg. 7. Auflage. 

Angehrn, Emil. 1977. Freiheit und System bei Hegel. Berlin & New York. 

Bloch, Ernst. 1962. Subjekt - Objekt. Frankfurt. 2., erw. Auflage. 

Chalybäus, Heinrich Moritz. 1837. "Philosophie der Geschichte und Geschichte der 
Philosophie". Zeitschrift für Philosophie und spekulative Theologie, Band 1, 301-308. 

Collingwood, Robin George. 1955. Philosophie der Geschichte. Stuttgart. 

Dannenberg, Friedrich. 1923. Der Geist der Hegelschen Geschichtsphilosophie. 
Langensalza. 

Dunlop, Frank W. 1903. Hauptmomente in Hegels Begriff der Persönlichkeit. Jena: Diss. 

Fetscher, Iring. 1970. Hegels Lehre vom Menschen. Stuttgart-Bad Cannstadt. 

Fischer, Kuno. 1911. Hegels Leben, Werke und Lehre. Band 2. Heidelberg. 2. Auflage. 

Görland, Ingtraut. 1978. Die konkrete Freiheit des Individuums bei Hegel und Sartre. 
Frankfurt. 

Haym, Rudolf. 1857. Hegel und seine Zeit. Berlin. 

11



Heimsoeth, Heinz. 1934/1935. "Politik und Moral in Hegels Geschichtsphilosophie". 
Blätter für deutsche Philosophie, Band 8, 127-148. 

Heintel, Guido. 1972. "Moralisches Gewissen und substantielle Sittlichkeit in Hegels 
Geschichtsphilosophie". In: Geschichte und System [Hrsgg. v. H.-D. Klein. Wien], 128-
143. 

Lasson, Georg. 1920. Hegel als Geschichtsphilosoph. Leipzig. 

Leese, Kurt. 1922. Die Geschichtsphilosophie Hegels auf Grund der neu erschlossenen 
Quellen untersucht und dargestellt. Berlin. 

Litt, Theodor. 1953. Hegel - Versuch einer kritischen Erneuerung. Heidelberg. 

Lübbe, Hermann. 1970. "Geschichtsphilosophie und politische Praxis". In: Hegel und die 
Folgen [Hrsgg. v. G.-K. Kaltenbrunner. Freiburg], 115-135. 

Marcuse, Herbert. 1976. Vernunft und Revolution. Darmstadt. 2. Auflage. 

Rosenkranz, Karl. 1840. Kritische Erläuterungen des Hegel'schen Systems. Königsberg. 

Rubinstein, Moses. 1906. Die logischen Grundlagen des Hegelschen Systems und das 
Ende der Geschichte. Halle: Diss. 

Schaller, Herbert. 1924. Geschichte und das Wesen des Menschen. Leipzig: Diss. 

Seeberger, Wilhelm. 1961. Hegel oder die Entwicklung des Geistes zur Freiheit. 
Stuttgart. 

Taylor, Charles. 1978. Hegel. Frankfurt. 

12




