Historismus oder Metaphysik?
Zu Herders Biickeburger Geschichtsphilosophie.

Marion Heinz
Wuppertal

Herders Schrift Auch eine Philosophie der Geschichte zur Bildung der
Menschheit! gilt aligemein als erstes epochemachendes Exemplar histo-
ristischer Geschichtsbetrachtung.2 Gewiirdigt wird vor allem ihre her-
meneutische Bedeutung: die historische Methode, die Einfilhlung, das
Bewufitsein der Individualitit, der Entwickiungsgedanke und die Relati-
vitit historischer Erscheinungen.3

Mit Gadamer* bin ich der Meinung, da8 die Wahrnehmung der Biicke-
burger Geschichtsphilosophie aus der Perspektive des ausgebildeten Hi-
storismus eine einseitige Rezeptionsweise darstellt, die das eigentliche
Fundament von Herders Geschichisdenken verdeckt. Die Intention des
folgenden Beitrags ist es, die i.a. {ibersehene metaphysische und er-
kenntnistheoretische Grundlage sichtbar zu machen. Es soll gezeigt
werden, daB die historistisch-hermeneutische Rezeption dieser Schrift

1 Die Schrift Auch eine Philosophie der Geschichte zur Bildung der Menschheit
wird nach der Ausgabe von H.D. Imuscher im Reclam-Verlag (Stuttgart 1990)
zitiert. Zitate im Text werdea durch Seitenzahlen dieser Ausgabe in Xlammern
beiegt.

2 Vgl. vor allem Friedrich Meinecke: Die Entstehung des Historismus. Hg. u.
cingel. v. C. Hinrichs. Miinchen 1965, S. 355¢f.

3 Vgl. auch M. Maurer: Die Geschichtsphilosophie des jungen Herder in ihrem
Verhiltnis zur Aufklirung. In: Johann Gottfried Herder 1744-1803. Hg. v. G.
Sauder. Hamburg 1987, S. 147-154, Wichtige neuere Arbeiten zu Herders
Biickeburger Geschichtsphilosophie sind: H.D. Irmscher: Grundfragen der Ge-
schichtsphilosophie Herders bis 1774. In: Biickeburger Gespriche iber Johann
Gottfried Herder 1983. Hg. v. B. Poschmann. Rinteln 1984, S. 12-20; H.
Meyer: Uberlegungen zu Herders Metaphern fiir die Geschichte. In: Archiv fiir
Begriffsgeschichte 25, 1981, §.88-114; P. Pfaff: Hieroglyphische Historie zu
Herders Auch eine Philosophie der Geschichte zur Bildung der Menschheit. In:
Euphorion 77, 1983, S. 407-418. Den biographischen Hintergrund expliziert
T. Markworth: Zur Selbstdarstellung Herders in den ersten Biickeburger Fah-
ren. In: Buckeburger Gespriche fiber Johann Gottfried Herder 1988. Hg. v. B.
Poschraann. Rinteln 1989, S. 81.97,

4 Vgl HG. Gadamer: Nachwort zu J.G, Herder Auch cine Philosophie der
Geschichte zur Bildung der Menschheit. Hg. v. H.G. Gadamer. Frankfurt/M.,
1967, 8. 146-177, vgl. bes. S. 147, 150.



76

nicht im Gegensatz zu diesen Primissen steht, sondern als deren Folge
Zu begreifen ist.

Mein Ausgangspunkt ist Herders Kontroverse mit Mendelssohn iiber
die Frage nach der Bestimmung des Menschen im Jahr 1769. Denn hier
findet sich nicht nur der fir Herders Denken iiberhaupt charakteristi-
sche sensualistische Idealismus, sondern auch bereits in nuce die Ver-
kniipfung mit der Geschichtsphilosophie.3

Nach Mendelssohn liegt die Bestimmung des Menschen in der unauf-
horlichen Vervollkommnung der Seele, die zugleich Anndherung an
Gott in unendlicher Progression bedeutet. Dieses Fortstreben zur Voll-
kommenheit ist sowohl objektiv Zweck der verniinftigen Seelen - es ist
der hochste Endzweck der Schopfung, dem alles auBermenschliche
Seiende als Mittel dient - als auch subjektiver Zweck: Erkenntnis und
Tugend sind die Grundlagen menschlicher Gliickseligkeit. Aus dieser
Bestimmung des Menschen folgt nach Mendelssohn mit Notwendigkeit
der Gedanke der Unsterblichkeit der Seele, d.h. der Gedanke, daB die
ausgebildeten Vollkommenheiten auch iiber den Tod hinaus in perso-
naler Identitit bewahrt bleiben. 6

Fiir Herder? besteht der Zweck des Menschen zwar auch in seiner Ver-
vollkommnung, aber die ausgebildeten Fihigkeiten sind essentiell rela-
tiver Natur. Sie beziehen sich auf Situationen und Anforderungen in
diesem Leben und sind losgel6st davon nichts. Die Annahme, sie blie-
ben der Seele auch iiber den Tod hinaus erhalten, ist daher nach Herder
falsch. Damit wird die Moglichkeit einer Hoéherentwicklung der indivi-
duellen Seele auch iiber den Tod hinaus ausgeschlossen. An die Stelle

5 Diese Thematik habe ich ausfihrlicher dargestellt in: Die Bestimmung des
Menschen: Herder contra Mendelssohn. In: Philosophie der Endlichkeit. Fest-
schrift fir E.C. Schroder zum 65. Geburtstag. Hg. v. B. Niemeyer u.
D.Schiitze. Wiirzburg 1991, S. 263-285. .

6 Vgl. hierzu M. Mendelssohn: Phidon oder iiber die Unsterblichkeit der Seele.
Mit einem Nachwort hg. v. D. Bourel u. einer Einleitung v. N. Rotenstreich.
Hamburg 1979, vgl. vor allem das 3. Gesprich. Vgl. hierzu A. Altmann: Die
Entstehung von Moses Mendelssohns Phiidon. In: A.A.: Die trostvolle Aufkli-
rung. Studien zur Metaphysik und politischen Theorie Moses Mendelssohns.
Stuttgart-Bad Cannstadt 1982, S. 84-108.

7 Zum folgenden vgl. J.G. Herder: Briefe (abgekiirzt mit DA), Bd. 1, bearb. v.
W. Dobbek u. G. Arnold. Weimar 1984. Brief Nr. 58: Anfang April 1969, S.
137ff. u. Brief Nr. 76: 1. Dez. 1969, S. 177ff. Vgl. auch G. Armnold: Versuch
eines Kommentars zu Herder-Briefe, Bd. 1, Nr. 58. In: editio, Bd. 2,
Tiibingen 1988, S. 19-34; vgl. auch H. Adler: Die Prignanz des Dunklen.
Gnoseologie - Asthetik - Geschichtsphilosophie. Hamburg 1990, S. 162ff,



77

setzt Herder den Gedanken der Palingenesie®: die Seele iiberdauert den
Tod nur in dem Sinne, daB sie in ihrem "Grundstoff”, wie Herder sich
ausdriickt, erhalten bleibt (vgl. DA 1, 180); als unvergingliche Kraft
bildet sie sich erneut einen Leib und stellt so eine neue Einheit des
Genusses dar, die mit der vorigen nicht durch die Erhaltung von Voll-
kommenheiten verbunden ist, Statt fortgehender Hoéherentwicklung und
Unsterblichkeit der individuellen Seele rekiamiert Herder also blo8 die
Unverginglichkeit der Kraft in ihrem Grundstoff.

Grundlage von Herders Argumentation gegen Mendelssohn ist sein Be- -
griff des Menschen als eines vermischten Wesens oder als eines tierarti-
gen Geistes, der ebenso wie sein origineller Begriff von Sinnlichkeit
vor allem im glelchzcltlg entstandenen vierten Kritischen Waldchen
niher ausgefiihrt ist.%

Der entscheidende Unterschied von Herders Theorie der Sinnlichkeit zu

der Leibniz-Wolffschen Schule besteht darin, daB Herder die sinnlichen
Vorstellungen nicht nur als minder deutliche Vorstellungen des Ver-
standes definiert, sondern als in bestimmter Weise strukturiertes Vor-
stellen, nidmlich als Vorstellen von etwas in den Dimensionen von
Raum, Zeit und Kraft. Die Sinne Gesicht, Gehor und Gefiihl sind
Organe der Wahrnehmung von etwas im Nebeneinander des Raumes,
im Nacheinander der Zeit und von KraftiuBerungen. Vermittelst der
Sinnesorgane ist die Seele somit ein Teil der Welt, die selbst im Ganzen
als nexus der Dinge in Raum-, Zeit- und Kraftverhdltnissen vorgestellt
ist. Als sinnlich bestimmte vermag die Seele Welt iiberhaupt nur gemif
den Moglichkeiten ihrer Sinnlichkeit aufzukliren. Das Innere der Dinge
ist der menschlichen Seele prinzipiell verschlossen, die Dinge sind nur
in ihren 4uBeren Relationen zueinander und in ihrer dufleren Relation
auf unseren Leib erfahrbar. Die Vernunft verliert damit im Vergleich
zu Mendelssohn und der Leibniz-Wolffschen Schule ihre Autonomie
und wird zum Organ der Verarbeitung von Wahrnehmungen.

Die Briefe an Mendelssohn zeigen mit aller Deutlichkeit, daB Herders
Versuch einer Verschmelzung von Idealismus und Sensualismus zu
einem Primat des sensualistischen Elements fihrt: zwar beruft sich
Herder in Ubereinstimmung mit Mendelssohn zustimmend auf Leibniz’

8 Vgl. R. Unger: Herder, Novalis und Kleist. Studien iiber die Entwicklung des
Todesproblems in Denken und Dichten vom Starm und Drang bis zur Roman-
tik. Frankfurt 1922.

9 Vgl. J.G. Herder: Simmtliche Werke. Hg. v. B. Suphan, 33 Bde. Nachdruck
d. Ausg. Berlin 1877-1913. Bd. 4, S. 27ff.; im folgenden zit. als SWS mit
Band- und Seitenangabe.



78

Monadenbegriff, durch die Implantation der Sinnlichkeit wird jedoch
der Leibnizsche Monadenbegriff zum Begriff einer geistigen Kraft re-
duziert, die die Rolle eines ontologischen Substrats der Sinnlichkeit
tibernimmt. Nicht nur die Welt, auch die Seele selbst ist nur erfahrbar
aus der Relation zum Kérper. 10

Herders Auffassung des Menschen als eines primir sinnlichen Wesens
ist iiberaus folgenreich:

1. Die menschliche Seele wird in die durch Raum-, Zeit- und Kraftver-
hiltnisse ein Ganzes bildende eine physische Welt eingebunden. Das
Leben der Seele wird somit vollstindig in die Immanenz ihrer korperli-
chen und weltlichen Entwicklungsmdoglichkeiten verlagert. Entspre-
chend wird der Zweck des Menschen, seine Bestimmung, in der Aus-
bildung von Fahigkeiten fiir das Leben in dieser Welt gesehen.

2. Durch die Einordnung der Seele in die eine natiirliche Welt wird
zugleich der Gedanke der Mdglichkeit der Verbindung der Seelen un-
tereinander {iber ihre AuBerungen in der einen Welt begriindet.

An die Stelle des Gedankens der inneren und personalen Kontinuitit in
der Vervollkommnung der Einzelseele tritt so die Idee eines Zusam-
menhanges aller AuBerungen menschlicher Seelen in der einen natiirli-
chen Welt. Das einzelne Leben wird damit zum Glied in der Kette des
geschichtlichen Wirkungszusammenhanges. Geschichte wird so als der
natiirliche Wirkungszusammenhang der AuBerungen geistiger Krifte
verstanden, die darin zur Erscheinung kommen und auch nur als diese
Erscheinungen fiir sich sein koénnen. Der geschichtliche Wirkungszu-
sammenhang ist als der einen natiirlichen Welt eingeordneter durch die-
selben Prinzipien der Verknipfung geregelt, die fiir Dinge iiberhaupt
gelten,

3. Wie sich schon in der Kontroverse Herders mit Mendelssohn zeigt,
impliziert Herders Sensualismus generell eine Abwertung des Allge-
meinen und eine Aufwertung des Individuellen. Der von Mendelssohn
erwogenen Konsequenz, daB mit dem Verlust der Unsterblichkeitsge-
wiBheit auch die Moglichkeit der Begrindung von Moralitit verloren
ginge, begegnet Herder gelassen: der Begriff von Moralitét sei bloB ein
abgezogener Begriff der menschlichen Schwachheit, der Umfang der
gottlichen Absichten sei mehr als moralisch. Und d.h. grundsitzlich:
das Allgemeine, der Begriff ist generell gegeniiber dem Wirklichen in
seiner Mannigfaltigkeit sekundir und defizitir. Er wird durch Abstrak-

10 Vgl dazu meine in Anm. 5 benannte Abhandlung.



79

 tion aus der Erfahrung des Wirklichen gebildet und geht so einher mit
dem Verlust an Fille und ist belastet mit dem Verdacht der Willtkir
(vgl. DA 1, 139).

Aufgrund seiner Genese aus der Sinnlichkeit des Menschen kann dem
Begriff, anders als im Rationalismus, keine eigene Dignitat oder Lei-
stung zugesprochen werden. Auf dieser gnoseologischen Grundlage
wird Herders Wende vom "allgemeinen Menschen" des Rationalismus
und der Frithaufklarung zum Individuum verstehbar.11

Weil alle gattungshafte, allgemeine Bestimmung des Menschen etwa als
des zu verniinftiger Erkenntnis und zu Moralitit befahigten Wesens
unter dem Vorbehalt einseitiger Abstraktion steht, wird auch der nor-
mative Charakter des Allgemeinen hinfallig: weder ein Einzelnes noch
ein Kollektiv konnen mehr daran bemessen werden, inwieweit der
Gattungscharakter realisiert worden ist. Positiv heit das: der Blick fiir
die geschichtliche Mannigfaltigkeit des Menschseins wird gedffnet, und
die erfahrene Mannigfaltigkeit wird als unreduzierte Fille oder als
- Reichtum interpretierbar.

Diese in der Auseinandersetzung mit Mendelssohn entwickelte Position
Herders bildet das Fundament der Bickeburger Geschichtsphitosophie;
dies méchte ich an drei Punkten zeigen:

1. In metaphysisch-psychologischer Hinsicht liegt die gleiche Konzep-
tion zugrunde:

Die Seele des Menschen verfiigt iiber eine Fiille von Fihigkeiten, zu
ausgebildeten Fertigkeiten wird davon nur ein Teil. Was ausgebildet
wird, richtet sich danach, "wozu Zeit, Klima, Bedirfnis, Welt, Schick-
sal AnlaB" geben (32). Die unerweckten Fahigkeiten werden nicht ge-
fishlt, d.h. die Seele kennt sich selbst nur in ihren durch duBere Um-
stinde bedingten und geformten wirklich gewordenen Entwicklungen.
Der subjektive Zweck des einzelnen ist daher die Erlangung von Gliick-
seligkeit auf dieser Stelle in der Welt. Weil Glickseligkeit nichts an-
deres "als die Summe von Wunschbefriedigungen, Zweckerreichungen
und sanftem Uberwinden der Bediirfnisse” ist (35), derart, daB der
*innerliche Sinn der Glickseligkeit®, die Neigung, sich je nach duBeren
Gelegenheiten und Bediirfnissen verdndert, wird die Bedeutung von
Gliickseligkeit selbst zu etwas Relativem, geschichtlich sich Wandeln-
dem.

11 Vgl hierzu allgemein H.M. Wolff: Die Weltanschauung der deutschen Aufkl-
rung in geschichtlicher Entwicklung. 2. Aufl, durchges. u. eingel. v. K.S.
Guthke. Bern, Miinchen 1963, S. 234ff.



80

2. Der in der Kontroverse mit Mendelssohn nur als Mdéglichkeit be-
griindete Gedanke, daf die menschliche Seele zwar nicht in einem kon-
tinuierlichen individuellen VervollkommnungsprozeB steht, daB aber
aufgrund der Immanenz des Lebens der Seele ein Wirkungszusammen-
hang der AuBerungen menschlicher Seelen innerhalb der einen natiirli-
chen Welt anzunehmen sei, bildet das Zentrum der Geschichtsphiloso-
phie Herders. So gibt es kein Geschépf der Gattung,

was nicht mit Jedem auch fiir die ganze Gattung und fiir
das fortgehende Ganze der ganzen Gattung wiirke. Jedes
treibt immer eine grosse oder kleine Welle: jedes veriindert
den Zustand der Einzelnen Seele, mithin das Ganze dieser
Zustinde; wiirkt immer auf andre; veriindert auch in diesen
etwas - der erste Gedanke in der Ersten Menschlichen Seele
hiingt mit dem letzten in der letzten Menschlichen Seele
zusammen. (SWS 35, 135)

Es ist derselbe Gedanke, nidmlich die Einsicht in die essentielle Sinn-
lichkeit der menschlichen Seele, der die Mdglichkeit kontinuierlicher
Hoherentwickiung der Einzelseele zunichte macht und die Konzeption
des Menschen als geschichtliches Wesen begriindet, indem die Auspri-
gung von Seeclenfihigkeiten als essentiell bestimmt durch die von Men-
schen bereits geformte Lebenssituation gedacht wird. Damit wird die
Vorstellung der Hoherentwicklung der individuellen Seele abgelost
durch die Vorsteliung der Progression der Menschheit. Geschichte, ver-
standen als "Fortgebiude™ der Menschheit (90), wird einerseits einge-
bettet in den natiirlichen Zusammenhang der einen Weit, d.h. das Ge-
schichtsdenken wird enttheologisiert; andererseits wird Geschichte
gerade dadurch als sikularisierte Form von Sinngebung etabliert: sie
wird zum Auslegungshorizont des Individuums derart, daB sie unge-
achtet der Schwierigkeit konkreter Sinnfindung als eine in Gott griin-
dende natiirliche Veranstaltung mit dem Menschen erscheint. Wenn
Gott den Menschen als sinnliches Wesen geschaffen hat, ist auch die
Geschichte als Folge aus der Natur des Menschen im Prinzip legiti-
miert. Verkiirzt konnte man sagen: indem die Geschichte in der Natur
des Menschen fundiert wird und als natiirlicher Proze begriffen wird,
wird sie zugleich in Gott als dem Urheber der Natur verankert.
Dadurch entsteht erst die Frage nach einer Ordnung innerhalb der Ge-
schichte als "Folgeganzem” (31) in der Zeit analog zur Ordnung der
korperlichen Natur im Raum. 12

12 Vgl. hierzu P. Pfaff: Hieroglyphische Historie (Anm. 3), der zu zeigen ver-
sucht, daB das in der Altesten Urkunde des Menschengeschlechts entwickelte



81

- 3. Ich komme zum dritten Punkt, der Ablésung der Idee des allgemei-
- men Menschen durch den Gedanken einer naturalistisch fundierten Indi-
vidualitit in der Biickeburger Geschichtsphilosophie. Zuniichst ist
uniibersehbar, daB die Schrift Auch eine Philosophie zur Bildung der
Geschichte der Menschheit Herders Skepsis gegeniiber dem Allgemei-
nen oder dem Begriff bestens dokumentiert. Ich erinnere nur an den
Passus des ersten Abschnitts, der beginnt:

Niemand in der Welt fihlt die Schwiche des allgemeinen
Charakterisierens mehr als ich. Man malet ein ganzes Volk,
Zeitalter, Erdstrich - wen hat man gemait? Man fasset auf-
einanderfolgende Vdlker und Zeitldufe, in einer ewigen
Abwechslung, wie Wogen des Meeres, zusammen - wen hat
man gemalt, wen hat das schillernde Wort getroffen? - End-
lich, man fafit sie doch in nichts als ein allgemeines Wort
zusammen, wo jeder vielleicht denkt und fiihit, was er will -
unvollkommenes Mittel der Schilderung! (28)

Auierdem: Die Idee einer allgemeinen Philosophie der Menschheit
wird scharf kritisiert: "So allgemeines Abgeschopfte, ist's nicht auch
Schaum vielleicht, der in der Luft aller Zeiten und Vélker zerflieBt?"
(67) Fiir die je bestimmten geschichtlichen Situationen kann der
"abgezogene Geist" keinen Nutzen haben. D.h. allgemein; Ideen oder
Theorien stammen aus konkreten Situationen und bewihren sich durch
ihren Nutzen fiir das Leben. So fithrt Herder Humes Verstindnis von
Philosophie weiter. 13

Herders Skepsis in Hinsicht auf das Allgemeine und d.h. auch in Hin-
sicht auf einen begrifflich zu bestimmenden allgemeinen Gattungscha-
rakter der Menschheit ist auch das Fundament fiir die Polemik gegen
die zeitgendssische Geschichtsphilosophie: sie beurteilt die ganze Ge-
schichte unter der Hand an einem nur der eigenen Zeit entnommenen
Mafistab und verkehrt damit das Partikulare zum Universalen.

Gegen die einseitige Betonung abstrakter Begriffe und Normen nimmt
Herder Partei fiir das Individuelle. Verschiedenheit und Mannigfaltig-
keit werden entsprechend als Beweisstiicke der Fiille und des Reichtums
des Ganzen hochgeschitzt.

Ordnungsschema der Hieroglyphe nicht nur die Erscheinungstypen der korper-
lichen Natur, sondern auch die der Geschichte bestimmt.

13 Vgl. D. Hume: Enquiries concerning Human Understanding and concerning
the Principles of Morals. Ed, by L.A. Selby-Bigge. 3rd ed. with text revised
and notes by P.H. Nidditch. Oxford 1983, §. 8ff.



82

Was . Herder zum Begriff des Individuums sagt, ist allerdings wenig.
Versuchen wir dennoch aus den wenigen Bemerkungen, so gut es geht,
Aufschiuf} zu gewinnen:

Die Seele ist mit einer Mannigfaltigkeit von Anlagen oder Féhigkeiten
begabt, sie bildet aber "nichts aus, als wozu Zeit, Klima, Bediirfnis,
Welt, Schicksal Anlafi gibt." (32) Insofern sind alle menschlichen Voll-
kommenheiten in gewissem Betracht, wie Herder sagt, "national, siku-
lar und, am genauesten betrachtet, individuell.” (32) Um mit der Ter-
minologie der Mendelssohn-Briefe zu sprechen: die Seele ist fiir sich -
unabhingig von dem Kdérper betrachtet - Grundstoff, materiale Mog-
lichkeit, die sich durch ihre korperliche Wirksamkeit auf zweifache
Weise bestimmt und ausformt, d.h. individuiert.

1. Der Wirkungskreis der Seele entscheidet iiberhaupt, welche Anlagen
realisiert werden, und d.h., da die unausgebildeten Fihigkeiten auch
nicht gefithlt werden, als was sich die Seele iberhaupt selbst wahr-
nimmt (vgl. S. 35 f.).

2. Die ausgebildeten Fahigkeiten werden bestimmt und modifiziert
durch die dufleren Umstinde. /

Indem Herder so Individualitit als Resultat der Wirksamkeit der Seele
vermittelst ihres Kérpers im Kontext der Welt begreift, gibt er die
Leibnizsche Fundierung der Individualitit im Begriff auf. Wirklichkeit
und Individualitdt sind fir Herder wie fiir Baumgartenl4 gleichbedeu-
tende Begriffe, aber fiir Herder scheidet die apriorische, verniinftige
Erkenntnis von Individualitiit aus. Als Resultat eines Wirkens ist sie nur
erfahrbar und zwar priméir im Gefiihl. So verfiigt die individuelle Seele
tiber ein Gefiihl ihres Seins, ihrer Existenz; und das Organ der Er-
schlieBung fremder Individualitit ist die Einfithlung. I3

Wie steht es aber mit dem fiir die Biickeburger Geschichtsphilosophie
charakteristischen Versuch, die ganze Gattung, die Menschheit als ein
Individuum héherer Ordnung zu denken? Dafiir, da8 dies der Fall ist,
sprechen sowohl die Metaphern von Baum und Strom als auch die Le-
bensalteranalogie. 16 Dieser Versuch erscheint zunichst in methodischer
Hinsicht plausibel: die sensualistische Skepsis gegeniiber dem abstrak-

14  Vgl. A.G. Baumgarten: Metaphysica. Nachdruck der Ausg. Halle 1779,
Hildesheim 1963, §§ 54, 148, 152.

15  Zum Begriff der Einfilhlung vgl. Auch eine Philosophie, S. 29; zum Gefiihl
der eigenen Existenz vgl. das vierte Kritische Waldchen, SWS 4, 28f.; vgl.
auch SWS 16, 573ff.

16 Vgl Auch eine Philosophie, $.10f,, 15, 38, 53f., 70, 79, 85, 97.



83

ten Allgemeinen verhindert eine apriorische rein begriffliche Festlegung
des Gattungscharakters und verlangt die unvoreingenommene Beschif-
tigung mit der Gattung als wirklicher. Die Interpretation der Gesamt-
wirklichkeit der Menschheit durch den Begriff der Individualitdt ist der
Versuch, diese Wirklichkeit auf philosophische Weise zu fassen, d.h.
nicht eine bloBe Kollektion von Fakten hinzustellen, sondern diese als
| ein geordnetes Ganzes zu konzipieren. So kann man sagen: an die
' Stelle des Abstrakt-Allgemeinen der Gattungsbestimmtheit wird das
ginnvoll strukturierte konkrete Allgemeine gesetzt.

Es fragt sich nur, ob die vor allem in der Applikation der Lebensalter-
theorie hergestellte Analogie zwischen Einzelmensch und Menschheit
ein fundamentum in re hat oder ob sie eine mehr oder weniger willkiir-
liche Ubertragung darstellt, d.h. ein bloBes Spiel ist, was Herder jedoch
nachdriicklich bestreitet.!? Meines Erachtens hat Herder sehr wohl ver-
sucht, eine sachliche Basis fiir die Deutung der Gattung als Individuum
herzustellen. Sie enthdlt zwei Voraussetzungen:

1. Die Annahme, dal die menschlichen Seelen in ihrem "Grundstoff”
_ gleich sind, daB sich die Verschiedenheit also erst durch das Sich-Aus-
wirken in einer bestimmten Lage ergibt.

2. Die Annahme, daB die AuBerungen der Seelen in einem Wirkungs-
zusammenhang stehen oder daB die jeweiligen geschichtlichen Bildun-
gen bestimmende Faktoren fiir die nachfolgenden sind.

Inwiefern machen diese Annahmen die Lebensalteranalogie oder gene-
rell die Konzeption der Menschheit als Individuum plausibel?

Durch die erste Annahme werden die geschichtlichen Gestalten der
Menschheit, ungeachtet dessen, daff es sich real um verschiedene Sub-
jekte handelt, auf ein Identisches beziehbar, als dessen Ausprigungen
interpretierbar. Und indem gemafB der zweiten Annahme diese Auspri-
gungen nicht isoliert nebeneinanderstehen, sondern in einem Wirkungs-
zusammenhang verbunden sind, wird der Gedanke der Kontinuitit im
Wechsel einander bedingender Zustinde begriindet. D.h. damit werden
die geschichtlichen Ausprigungen der einen Moglichkeit des Mensch-
seins als kontinuierliche Entwicklungsstadien einer Anlage, eines Keims
begreifbar. 18 Die Menschheit individualisiert sich auf die gleiche Weise
wie der einzelne Mensch.

17 Vel ebda., 8. 15.
18 Vgl A. Cesana: Geschichte als Entwicklung. Zur Kritik des geschichtsphiloso-
phischen Entwicklungsgedankens. Berlin 1988,



84

Da insbesondere die erste der genannten Voraussetzungen der iblichen
Sicht, dergemiB Herder gerade als Uberwinder des Gedankens einer
allgemeinen gleichbleibenden Menschennatur gesehen wird, diametral
widerspricht, méchte ich wenigstens einen Beleg aus dem, Text anfiih-
ren. Im dritten Abschnitt heiBt es: Er

bedachte nicht, daf dies verborgene Doppelgeschipf fau-
sendfach modifiziert werden kénne und nach dem Bau unse-
rer Erde fast miisse; [...] von innen aber unter der vielfach
verinderten Schlaube immer noch derselbe Kern von Wesen
und Glickseligkeit aufbewahrt sein konne und nach aller
menschlichen Erwartung fast sein werde. Bedachte nicht,
daf} es unendlich mehr Fiirsorge des Allvaters zeige, wenn
dies geschihe; wenn in der Menschheit ein unsichtbarer
Keim der Gliicks- und Tugendempfinglichkeit auf der gan-
zen Erde und in allen Zeitaltern liege, der verschiedentlich
ausgebildet, zwar in verschiedenen Formen erscheine, aber
innerlich nur ein Ma8 und Mischung von Kriften. (83)

HeiBit dies, da die historistische Herder-Interpretation ein Irrtum ist,
insofern als Herders Geschichtsphilosophie’auf der metaphysischen An-
nahme einer gleichbleibenden Natur des Menschen beruht und nur die
Erscheinungen dieser Natur geschichtlich sind? Durch einen kurzen
Vergleich von Herders Geschichtsphilosophie mit Kants Allgemeiner
Naturgeschichte und Theorie des Himmels!® mochte ich abschlieBend
zeigen, worin ungeachtet des ungeschichtlichen metaphysischen Fun-
daments der Geschichtsphilosophie das Recht der historistischen Sicht
besteht.

Die Parallelitit von Herders Geschichtsphilosophie und Kants Konzep-
tion der Naturgeschichte liegt im wesentlichen in zwei Punkten:

1. Wie Kant die Entstehung der Weltkérper und ihre unaufhérliche
Entwicklung aus dem Wesen der Materie und ihren Bewegungsgesetzen
erklart, so legt Herder den geschichtlichen Bildungen oder Gestaltungen
einen einheitlichen Grundstoff der menschlichen Seele zugrunde. Und
wie sich nach Kant die verschiedene Formation der Materien aus ihren
duBeren Wirkungen aufeinander ergibt, so sind auch die geschichtlichen

19 Vgl I Kant: Allgemeine Naturgeschichte und Theorie des Himmels oder der
Versuch von der Verfassung und dem mechanistischen Ursprunge des gesamten
Weltgebéiudes, nach Newtonischen Grundsitzen abgehandelt. In: Akademie
Ausgabe (AA) Bd. 1. Berlin 1968, S. 215-368; vgl. auch W. Hanich: Ein
Kant-Motiv im philosophiegeschichtlichen Denken Herders. In: Dt, Zeitschrift
f. Philosophie 2, 1954, S, 43-68.



85

Auspragungen des Menschseins nach Herder Resultat des duBeren Wir-
kungszusammenhanges der Seelen.

2. Wie nach Kant der Nachweis der Allgenugsamkeit der Natur gerade
qum Beweis ihres Gegriindetseins in Gott wird, so beruht nach Herder

| auch die Geschichte allein auf natiirlichen Ursachen und ist gerade da-

durch als gottliche Veranstaltung im Bereich des Menschen zu
begreifen (vgl. S. 46).

Der entscheidende Unterschied Herders zu Kant wird durch die Appli-
kation der Lebensaltertheorie sowie der Baum- und Strommetaphorik
deutlich: Herder verfiigt weder iiber einen Begriff des Grundstoffs

~ menschlicher Seelen analog zu Kants Materiebegriff noch iiber Gesetze
~ der Erzeugung der verschiedenen Formationen.20 Hier wird der sen-

gualistische Grundzug von Herders Denken augenfillig: das zugrunde-
gelegte metaphysische Substrat enthilt selbst keine inhaltliche Be-
stimmtheit, faBbar sind nur seine Erscheinungen analog dem Keim, der
erst als entfalteter Baum etc. zeigt, was in ihm steckte oder was er ist.
Aus dem Mangel an allgemeinen Erkenntnissen, sei es der Bestimmtheit
des Grundstoffs, sei es der Gesetze seines Wirkens, versucht Herder
eine Tugend zu machen: er minzt die distributiv allgemeine Bestim-
mung des Menschen als sinnliches Wesen, aus der Individualitits- und
Geschichtskonzeption folgen, um in die Vorstellung der kollektiven und
zugleich in geschichtlichen Wachstumsphasen sich gestaltenden Einheit
aller Menschen (Folgeganzes, Fortgebdude) und erteilt dadurch einer
nicht aus Griinden als geordnet zu erkennenden Mannigfaltigkeit nach-
trglich den Charakter von Ordnung. Dadurch bleibt der sensualistische
Grundansatz gewahrt: erkennbar ist das Aligemeine, die Menschheit,
nur durch das Konkrete oder sogar als Konkretes. Sofern also das meta-
physische Fundament nur als Ausgangspunkt fiir die Totalititsvor-
stellung der Geschichte der Menschheit dient, ohne eine Erkenntnis-
funktion fiir diese zu besitzen, ist die historistische Sicht, die sich allein
an die Phinomene hilt und die Voraussetzungen aus dem Auge verliert,
berechtigt, weil nach Herders eigenen Primissen unvermeidlich.

20 Vgl auch I. Kant: Einzig moglicher Beweisgrund zu einer Demonstration des
Daseins Gottes. In: AA. Bd. 2, S. 63-164; vor allem die 2. Abteilung.



